
«Поздний» литературный постмодернизм 113

А.Ю. МЕРЕЖИНСКАЯ 

(Киев) 
 

«ПОЗДНИЙ» ЛИТЕРАТУРНЫЙ ПОСТМОДЕРНИЗМ: 
МЕХАНИЗМЫ СМЕНЫ ХУДОЖЕСТВЕННОЙ 

ПАРАДИГМЫ 
 

1. Ироническая саморефлексия как стратегия преодоления 
постмодернистских художественных принципов 

 
Последнее десятилетие XX в. и начало XXI в. – это время осоз-

нания кризиса постмодернизма. Исследователи ставят вопросы о при-
чинах упадка стиля, о механизмах перехода от одной художественной 
системы к другой и, наконец, о перспективах возможного развития 
литературы «после постмодернизма». Известные западные теоретики 
И. Хассан, Д. Фоккема, Ф. Джеймисон предлагают модели «позднего» 
постмодернизма, достаточно дискуссионные сами по себе и, заметим, 
далеко не во всем приложимые к художественной практике русских 
писателей. Предприняты попытки осмысления данного явления на 
русском материале (В. Курицын, М. Берг, М. Эпштейн, М. Липовецкий 
и др.). Сопоставление теоретических моделей «позднего» постмодер-
низма обнаруживает и типологическое сходство, и специфику отдель-
ных «версий» постмодернизма.  

Следует, как представляется, говорить о двух типах преодоле-
ния кризиса постмодернизма. Первый – это осознание «крайностей» 
стиля и «расшатывание» его теоретических и художественных уста-
новок. Второй – поиски новых, иных (хотя, возможно, и традицион-
ных в рамках русской культуры) художественных принципов. 

С действием первого механизма сталкиваемся все чаще в худо-
жественных текстах самих писателей. Этот процесс имеет разнооб-



I. СТАТЬИ 114

разные проявления. И хотя постмодернизм воспринимается как цело-
стная система, но уже достаточно отстраненно: не как объект ярост-
ной борьбы (в критике – и по сей день непримиримой), но как матери-
ал для самопародии на «себя прежнего». Объектом обыгрывания 
становятся сама теория и ее знаковые фигуры, что вполне логично, 
поскольку русский литературный постмодернизм никогда не испыты-
вал сильной зависимости от постструктуралистских построений. 

Примером подобного подхода является творчество позднего В. 
Пелевина, в частности, его «Македонская критика французской мыс-
ли», осмеивающая «сакральные» мифологические источники – труды 
недавних властителей дум. Демонстрируется мистическая непости-
жимость философских работ, их почти сакральная незыблемость. Од-
нако это связано, как подозревает читатель, с отсутствием ясности в 
самих теоретических построениях: «Что касается Жана Бодрийяра, то 
в его сочинениях можно поменять все утвердительные предложения 
на отрицательные без всякого ущерба для смысла. Кроме того, – про-
должает автор, – можно заменить все имена существительные на сло-
ва, противоположные по значению, и опять без всяких последствий. И 
даже больше: можно проделать эти операции одновременно, в любой 
последовательности, или даже несколько раз подряд, и читатель опять 
не ощутит заметной подмены. Но Жак Деррида, согласится настоящий 
интеллектуал, ныряет глубже и не выныривает дольше. Если у Бод-
рийяра все же можно поменять значение высказывания на противопо-
ложное, то у Деррида в большинстве случаев невозможно изменить 
смысл предложения никакими операциями»1.  

В трактате пелевинского героя, нового интеллектуала татари-
на Кики Нафикова, явно травмированного французской философи-
ей, постмодернизм применяется к объяснению реалий русской 
жизни 1990-х годов – с ее «новыми русскими», нефтяной трубой, 
киллером Солоником по кличке Александр Македонский, «подхал-
туривающим» убийствами; но главным остается вопрос: какова 
судьба «символического капитала» семидесяти лет жизни страны – 
ее идеалов, утопий, страданий во имя мечты, несправедливых 
жертв. Постмодернистский дискурс в этом контексте воспринима-
ется как нелепый и сам поддается иронической перекодировке. Так, 

                                           
1 Пелевин В. Македонская критика французской мысли // Пелевин В. Диа-

лектика Переходного Периода из Ниоткуда в Никуда. – М., 2003. – С. 272. 



«Поздний» литературный постмодернизм 115

культовая фигура Ж. Бодрийяра превращается в «Бодриякра» – «по 
аналогии с термином симулякр»; деконструкция представлена как 
«разборка» – этот «термин» наполнен криминальными коннота-
циями. Таким образом, натуральными постмодернистами призна-
ются русские бандиты, а не французские философы. Постмодерни-
стская теория перекодируется с помощью знаков криминальной 
субкультуры. Принудительное чтение трудов постмодернистов пре-
вращается в настолько изощренную пытку, что ее жертвам сочувст-
вует даже суровая братва – «казанские ребята». 

Десакрализация достигается путем остранения и перекоди-
ровки. Например, у того же В. Пелевина в рассказе «Запись о поис-
ке ветра» принцип исчезновения реальности, смысла, означаемого, 
заслоненных множеством означающих, интерпретируется неким 
древним китайцем и приобретает статус буддистской истины: «Мне 
вдруг открылся самый чудовищный заговор, который когда-либо 
существовал в Поднебесной... мир есть всего лишь отражение ие-
роглифов. Но иероглифы, которые его создают, не указывают ни на 
что реальное и отражают лишь друг друга, ибо один знак всегда 
определяется через другие»1. Такая перекодировка западной теории 
оказалась мистически и «по-восточному» внезапно осуществлен-
ной после употребления некоего подозрительного снадобья.  

Ироническая саморефлексия характерна для «Жизни насеко-
мых» В. Пелевина. Объектом авторской пародии становится пони-
мание интертекстуальности – «фактора коллективного бессозна-
тельного», якобы проявляющегося в чуткости писателя «к 
выделению клише», свойственных «как массовым, так и элитарным 
вариантам современного искусства»2.  

Два персонажа разыгрывают метатеатральную сцену – театр 
в театре: «… Никита внимательно посмотрел Максиму на ноги. – 
Чего это ты в сапогах ходишь?.. Жарко ведь. – В образ вхожу… – В 
какой? – Гаева. Мы “Вишневый сад” ставим. – Ну и как, вошел? – 
Почти. Только не все еще с кульминацией ясно. Я ее до конца пока 
не увидел. – А это что?.. – Ну, кульминация – это такая точка, кото-

                                           
1 Пелевин В. Запись о поиске ветра // Пелевин В. Диалектика Переходного 

Периода из Ниоткуда в Никуда. – С. 374. 
2 Беляева Н. Интертекстуальность и постмодернизм («Жизнь насекомых» 

В. Пелевина) // Русская литература: Исследования. – Киев, 2003. – Вып. 4. – С. 102.  



I. СТАТЬИ 116

рая высвечивает всю роль. Для Гаева, например, это когда он гово-
рит, что ему службу в банке нашли. В это время все вокруг стоят с 
тяпками в руках, а Гаев их оглядывает и говорит: “Буду в банке”. И 
вот ему сзади на голову надевают аквариум, и он роняет бамбуко-
вый меч. – Почему бамбуковый меч? – Потому что он на бильярде 
играет… – А аквариум зачем?.. – Ну как… Постмодернизм… Хо-
чешь, сам приходи, посмотрим. – Не пойду… Постмодернизм я не 
люблю. Искусство советских вахтеров. – Почему? – А им на посту 
скучно было просто так сидеть. Вот они постмодернизм и приду-
мали. Ты в само слово вслушайся. – Никита, не базарь. Сам что ли 
вахтером не работал?.. – Ну работал… только я чужого никогда не 
портил… – Ты, Никита, прямо как участковый стал. Тот тоже жизнь 
объяснял. Ты, говорит, Максим, на производство идти не хочешь, 
вот всяческую ерунду и придумываешь. – Правильно объяснял. Ты 
от этого участкового отличаешься только тем, что, когда он надева-
ет сапоги, он не знает, что это эстетическое высказывание»1.  

Таким образом, чеховские аллюзии функционально пароди-
руют клише «проза жизни» и «постмодернистские» спекуляции 
«псевдоноваторского характера»2.  

Одним из проявлений иронической саморефлексии постмо-
дернизма становится буквализация его приемов, доведение их до 
абсурда. Эта особенность нашла отражение в романе «Кысь» 
Т. Толстой. По мнению О. Калашниковой, здесь пародируются по 
крайней мере три ведущие постмодернистские стратегии: интер-
текстуальность, децентрация и смерть автора. Исследователь-
ница отмечает: «Сознание Бенедикта, воспринимающего реальный 
мир через призму обожествляемой им книги, абсолютно децентри-
ровано, соединяет-смешивает все книги-тексты от сказок и баналь-
ных морализаторских сентенций до “Четырехзначных таблиц” Бра-
диса… Пытаясь упорядочить библиотеку своего тестя, т.е. обрести 
некий центр в мире-тексте и выстроить некую систему, Беня изби-
рает абсолютно бессмысленные, деконструирующие принципы 
классификации текстов: это либо принцип совпадения типа назва-
ний (“Дети Арбата”, “Дети Советской Страны”, “Детки в клетке”, 
“Детям о Христе”), либо принцип фонетического подобия (“Муму”, 

                                           
1 Пелевин В. Жизнь насекомых. – М., 2001. – С. 151–154. 
2 Беляева Н. Интертекстуальность и постмодернизм. – С. 100–101. 



«Поздний» литературный постмодернизм 117

“Нана”, “Боборыкин”, “Чичибабин”, “Озеро Титикака”), или сход-
ства этимологического значения фамилий авторов (“Хлебников, 
Караваева, Колбасьев”)… Отказ от единственно возможного прин-
ципа систематизации текстов – по имени автора – и подмена его 
другими, нелепыми усиливает ироническое звучание постмодерни-
стского концепта “Мир-текст”»1. 

Буквально реализован в романе и важнейший «постулат по-
стмодернизма – о смерти автора и замещении его скриптором, 
лишь записывающим свои и чужие тексты и не претендующим на 
знание Означаемого как абсолютной истины»2. В известном интер-
вью журналу «Итоги» Т. Толстая с откровенной иронией отрицала 
воздействие постмодернистов на ее творчество, поскольку их тео-
ретические труды не читала: «Но раз автора не существует, то мо-
жет, и Деррида не существует?» – провокационно спрашивала Тол-
стая и получила столь же игровой ответ: «Ан нет, Деррида-то 
существует, а больше никто…»3  

Заметим, что создатели «поздних» русских постмодернистских 
текстов отмечают свою независимость от теории во всех случаях: и то-
гда, когда знакомы с ней (В. Пелевин), и когда декларируют свое незна-
ние ее канонов (Д. Галковский, Т. Толстая). Но еще более важна не кри-
тика сама по себе, а то, что постмодернизму – его теории и 
художественному коду – писатели находят эффективный «противовес». 
Например, та же Т. Толстая противопоставляет постмодернизму кон-
станты национальной культуры (это – литературоцентричность русской 
культуры, «Пушкин» как один из символов национального самосозна-
ния, «интеллигенция», «святость», «духовное странничество» и др.). 
Эта же особенность – обращение к проблемам национальной идентич-
ности – характеризует тексты В. Пелевина, В. Тучкова, Евг. Попова и др.  

Действенным и достаточно традиционным механизмом «рас-
шатывания» художественной системы является ее эстетизация (в 
сердцевине своей – ироническая). Работа этого механизма блестяще 
демонстрировалась А.Ф. Лосевым на материале литератур эпохи 
                                           

1 Калашникова О. Мир через слово: О концептосфере романа Т. Толстой 
«Кысь» // Література в контексті культури: Зб. наук. праць. – Дніпропетровськ, 
2002. – Вип. 7. – С. 205–206. 

2 Там же.  
3 Толстая Т.Н. Золотая середина: Интервью журналу «Итоги» / Н. Толстая. 

Т. Толстая. Двое. – М., 2001. – С. 250. 



I. СТАТЬИ 118

Средневековья и Возрождения: в сложном процессе перехода не бы-
ло абсолютного разрыва, но наблюдалось некое единство; особое 
значение для развития литературы приобрело не отрицание Средне-
вековья, а, скорее, превращение его в эстетический феномен1.  

В рамках русского постмодернизма таким эстетическим фе-
номеном стал соц-арт, который, по справедливому замечанию Вяч. 
Курицына, не только критиковал разрушаемый им соцреализм, но 
позднее стал любоваться им: «…соц-артовские игры инициированы 
восхищением перед мощью и красотой советской культуры»; «инто-
нация иронического восхищения определила поэтику Тимура Киби-
рова» – этот «певец советской цивилизации» выражал свое негатив-
ное отношение к прошлому («наше будущее будет, наше прошлое 
прошло»), но «негативность» не мешала читателю «любоваться яв-
ленной в его стихах красотой советского дискурса: …Покоряя про-
странство и время, / Алый шелк развернув на ветру, / Пой, мое ком-
сомольское племя, / Эй, кудрявая, пой поутру!»2.  

Таким же объектом отстраненного любования сейчас стал сам 
концептуализм. Именно в этом ключе можно рассматривать «Рус-
скую галерею» В. Тучкова, повествующую о странствиях заинтере-
сованного зрителя по огромной выставке живописных полотен, по-
стмодернистских видеоинсталляций и перформансов; в них 
отразилось состояние всего художественного направления, его пре-
тензии на роль самого «продвинутого», стремящегося подменить 
собой все искусство. Каждый фрагмент «Русской галереи» строится 
как описание художественного полотна, содержащего наиболее рас-
пространенные знаки концептуалистского кода, с указанием назва-
ния (в котором зафиксирован концепт), а также с провокационными 
комментариями зрителя-повествователя, пытающегося либо разга-
дать основной концепт (идею) произведения, либо предложить раз-
личные («множественные») его интерпретации. Чрезвычайно важны 
все три части фрагмента. Причем наблюдатель подчеркивает, что 
изобразительное качество полотен – низкое. Равнодушие к форме и 
художественной технике (ведь концептуализм – искусство идеи) ста-

                                           
1 См.: Лосев А.Ф. Исторический смысл эстетики Возрождения. Эстетика и 

жизнь. – М., 1982. – Вып. 7. – С. 148–149, 150. 
2 Курицын В. Русский литературный постмодернизм. – М., 2001. – С. 97, 

101–102. 



«Поздний» литературный постмодернизм 119

новится демонстративным: «творец» не столько изображает, сколько 
подписывает для ясности даже отдельные фрагменты («…чтобы зри-
тель не думал о том, что картину по ошибке повесили вверх ногами, 
художник написал на море слово “верх”, на небе – “низ”»1). 

Примитивность формы оказывается в тесной связи с «про-
стотой» содержания, эпатажем и своего рода мифологией разруше-
ния – пустотой, центральным символом которой В. Тучкову ви-
дится «Черный квадрат» Малевича2. Вполне логично, что главная 
«картина» галереи, получившая претенциозное название «Русская 
традиция», представляет собой абсолютно лишенный живописных 
образов, загрунтованный желтой краской холст с надписями. 

В других «полотнах» концепты реализованы в виде знаков раз-
личных кодов, чаще всего «советского», «соцреалистического», но и 
самогó «концептуалистского», воспринимаемого автором остраненно-
иронично. Так, в одном из полотен знаки эстетизированного соцреа-
листического кода («стрелы башенных кранов», молодые строители, 
«крановщик и крановщица» как некий синоним к традиционным «ра-
бочему и колхознице», стройка как реализация концепта будущего) 
смешаны с постмодернистским дискурсом сексуальности, причем 
маргинальной, чему подыскивается неожиданное образное воплоще-
ние – «орел», якобы являющийся «символом активного гомосексуа-
лизма». Орел хищно парит над строителями и «социалистическим» 
будущим (вверху картины «диск солнца), дискредитируя лучезарный 
миф, закрывая «горизонт», как сказал бы Б. Гройс, и создавая чувство 
тревоги. Подобная десакрализация особенно характерна для русского 
живописного и поэтического концептуализма.  

Все это становится особенно очевидным при сопоставлении 
«полотна» из тучковской «Русской галереи» и картины Э. Булатова 
«Горизонт», которая сыграла важную роль в становлении концепту-
ального искусства. Б. Гройс пишет об этом: «На картине изображе-
на… группа характерно “по-советски” одетых людей, идущих… в 
направлении моря, к морскому горизонту. Самой линии горизонта, 
однако, не видно, поскольку она закрыта плоской супрематической 
формой, как бы наложенной на эту конвенциональную картину и 

                                           
1 Тучков В. Русская галерея // Тучков В. Русская книга людей. – М., 1999. – 

С. 117.  
2 Там же. – С. 103. 



I. СТАТЬИ 120

пересекающей ее всю по горизонтали… форма эта оказывается ор-
денской ленточкой ордена Ленина. Движение к солнцу отсылает к 
оптимизму соцреалистического искусства сталинского времени… 
композиция проникнута некоторым ощущением тревоги…»1. В 
обоих полотнах сходным является следующее: обыгрывание соц-
реалистического кода; наличие интеллектуальной загадки (зритель 
ее должен «разгадать»); постмодернистский концепт «отсутствия 
горизонта»; общее ощущение тревоги и, наконец, простота формы. 
Однако в «картине» из «Русской галереи» возникает еще и комиче-
ский эффект в результате иронической эстетизации художественно-
го языка самого концептуализма.  

Знаменательно, что в знаковый код входят и фигуры самих 
концептуалистов. Такова «картина» под названием «Будущий поэт 
Лев Рубинштейн на уроке математики в Мытищенской средней 
школе № 11»: «Наголо остриженный мальчик в неказистой серой 
школьной форме образца 1958 года стоит у доски. Яркий пионер-
ский галстук в незначительной степени скрашивает убогость его 
вида. На доске написано квадратное уравнение… Плечи мальчика 
обреченно опущены, глаза смотрят в пол, а лицо выражает… 
ужас»2. «Картина» рождает ассоциации с известным полотном кон-
цептуалистов В. Комара и А. Меламида «Двойной автопортрет в 
виде юных пионеров» (1982–1983). Здесь первооткрыватели (пио-
неры) концептуализма изобразили себя в пионерских галстуках, с 
горном в руках, на фоне бюста Сталина и красных знамен. Все 
«праздничные» детали отсылают к десакрализованному «истоку» 
творчества концептуалистов, своего рода «детей», смеющихся над 
заветами «отцов», но и ностальгически эстетизирующих утрачен-
ный «рай» детства времен социалистической утопии.  

Однако на «полотне» из «Русской галереи» В. Тучкова буду-
щий концептуалист Л. Рубинштейн – не победитель, а двоечник и 
маргинал, застывший перед ужасом и загадками бытия, воплощен-
ными в «квадратном уравнении». 

Не ограничиваясь только ироничной эстетизацией концеп-
туализма, В. Тучков создает своего рода каталог современных кон-

                                           
1 Гройс Б. Утраченный горизонт // Гройс Б. Искусство утопии. – М., 2003. – 

С.106. 
2 Тучков В. Русская галерея. – С.109. 



«Поздний» литературный постмодернизм 121

цептов: образное воплощение современных фобий; символы повы-
шенной политизированности общества 90-х годов (Ельцин, Чубайс 
и др.); новые мифы о «победе Запада»; константы национальной 
культуры («отцы и дети»); знаки массового сознания («развратная 
молодежь») и национальной идентичности («умирающий» «Пуш-
кин» и плачущий над ним «Белинский», красавица, кокетливо ку-
тающаяся в сине-красно-белый платок и т.п.). В каждом фрагменте 
«Русской галереи» присутствует и отношение зрителя, который 
предлагает множество трактовок примитивного сюжета и, наконец, 
понимая, что его дурачат, просто плюется в ярости. Подобная, явно 
пародируемая В. Тучковым, реакция зрителя также является «родо-
вой» чертой концептуализма.  

Вершиной иронической эстетизации в «Русской галерее» яв-
ляется описание «полотна» «Русская традиция», концепт которой 
установить невозможно, но сама история его множественных пре-
зентаций превращается в «художественный» сюжет, своего рода 
биографию абсурда и абсурдной настойчивости концептуализма в 
его стремлении к доминированию и коммерческому успеху. «Рус-
ская традиция» представляет собой «загрунтованный желтой крас-
кой холст»; вверху крупными коряво-печатными буквами написано: 
«Экспозиционная судьба картины “Русская традиция”»; от «заго-
ловка» и донизу «идет таблица»: «Первый столбец – “Дата экспо-
нирования”, второй – “Название выставки и место проведения”. В 
третьем, четвертом и пятом содержатся сведения о температуре, 
атмосферном давлении, влажности воздуха в выставочном зале». В 
последний столбец автор вписывает постоянно возрастающую 
стоимость картины в американских долларах, и «трудно предполо-
жить, на какой цифре… остановит этот рост безвестный коллек-
ционер… Эта покупка станет не просто хорошо артикулированным 
художественным жестом, но ритуально-магическим действием, ко-
торое вызовет смерть всего современного искусства. И вздохнуть в 
него жизнь не смогут даже сотни долларов господина Сороса»1. 

Таким образом, в художественный код фрагмента входят и 
традиционные концепты («национальное своеобразие», «смерть 
искусства»), и концепты, характерные для постмодернистских тек-
стов (коллективное бессознательное, перформанс, абсурд, смысло-

                                           
1 Тучков В. Русская галерея. – С. 119–120. 



I. СТАТЬИ 122

вая пустота, каталог и перечень), и «мифологическая» фигура «Со-
роса», соединяющая иронично окрашенную семантику кризиса, 
денег и «возрождения».  

К ироничной эстетизации следует отнести и мифы о культовой 
фигуре Венедикта Ерофеева. Например, в романе В. Маканина «Анде-
граунд, или Герой нашего времени» встречаем «любование» свободным 
и безумным художником как вариантом судьбы творческого человека 
определенного поколения. Но одновременно происходит и отрицание 
абстракций «шизофренического дискурса», кажущихся особенно неле-
пыми и опасными именно в русском культурном контексте.  

К типу шизоанализа относят произведения Саши Соколова 
(«Школа для дураков»), В. Сорокина (вся проза, драматургия и сцена-
рии), тексты так называемого «психоделического концептуализма» 
(таков, например, роман С. Ануфриева и П. Пепперштейна «Мифо-
генная любовь каст»). Заметим, что в каждом случае реализация дис-
курса имеет свои особенности и допускает заметные разночтения1.  

В русском постмодернизме осмеянию подвергается «шизофре-
нический дискурс», трактуемый Ж. Делёзом и Ф. Гваттари2 как «ос-
новное освободительное и революционное начало личности в ее про-
тивостоянии “больной цивилизации” капиталистического общества»3. 

Характеристика романа «Школа для дураков» в данном клю-
че является наиболее спорной, поскольку писателя интересует не 
столько «революционное начало личности» в ее противостоянии 
«больной цивилизации», сколько сила творческой фантазии, спо-
собной гармонизировать разрушающийся мир, «больной» космос. 
Именно поэтому в романе Саши Соколова запущенные пруды, бе-
зымянные платформы обретают свой прочный статус: «имена», 
«истории» и голоса в воображении безумного мальчика (поэта по 
своей натуре) воскресают и продолжают свою «историю» умершие 

                                           
1 «Русский шизофренический постмодернизм, – подчеркивает И.С. Скоро-

панова, – самый “жуткий” в мировой литературе. Разрушительное действие дест-
руктивных импульсов коллективного бессознательного, воссоздаваемое писателя-
ми, объясняется многолетней идеологической активацией негативного потенциала 
национального архетипа» (См.: Скоропанова И.С. Русская постмодернистская 
литература: Новая философия, новый язык. – Минск, 2000. – С. 87). 

2 Deleuze G., Guаttari F. Capitalisme et schizophrénie: L’Anti-Oedipe. – P., 1972.  
3 См.: Ильин И.П. Шизофренический дискурс // Западное литературоведе-

ние ХХ в.: Энциклопедия. – М., 2004. – С. 462. 



«Поздний» литературный постмодернизм 123

хорошие люди, чье отсутствие в реальности особенно ощутимо. 
Происходит облагораживающее превращение «железнодорожной 
ветки» в «ветку акации или сирени», а затем и в любимую девушку, 
символизирующую одновременно любовь и смерть, отцветание и 
будущее плодоношение: «…меня называют Веткой я Ветка акации 
я Ветка железной дороги я Вета беременная от ласковой птицы 
Найтингейл я беременна будущим летом и кряхтением товарняка 
вот берите меня, берите я все равно отцветаю…»1.  

Безусловно, герой – безумец, шизофреник, раздвоенная лич-
ность; для него характерно параллельное протекание различных 
мыслей, восприятие «голосов», существование на гранях возмож-
ных миров. Но при этом создаваемая им «реальность» соответству-
ет не постмодернистской, а модернистской модели мифотворчест-
ва – это миф о творце, призванном гармонизировать хаос. Вместе с 
тем это постмодернистский герой: он – маргинал, как и многие, 
кого он придумывает и описывает («…станционные старухи, без-
ногие и ослепленные войной вагонные гармонисты, сизые путевые 
обходчики… умные профессора и безумные поэты, дачные изгои и 
неудачники…»). В целом в тексте романа находим сложное пере-
плетение модернистских и постмодернистских мировоззренческих 
и художественных установок, что затрудняет его толкование ис-
ключительно в рамках «шизофренического дискурса». 

Специфика текстов В. Сорокина обусловлена общими особен-
ностями концептуализма, последовательно разрушающего «социали-
стический дискурс» и соцреализм как его воплощение. В «шизоана-
лизе» этого писателя И.С. Скоропанова видит некий обобщающий 
смысл: «Сквозь советско-абсурдистскую оболочку произведений… 
проступает настроение “шока реальности” конца второго тысячеле-
тия, что является характерной особенностью современной культур-
но-исторической ситуации… Легкость, с какой в ХХ в. человек от-
брасывал выработанные за столетия механизмы защиты от хаоса и 
обнаруживал в себе дикаря, зверя, разрушителя жизни и культуры, 
выявляется у Сорокина в символике ужасного, кощунственного, 
омерзительного, противоестественного, монструозного, некрофиль-
ского. Писатель как бы выталкивает наружу затаенное в подсознании 

                                           
1 Соколов С. Школа для дураков. Между волком и собакой. – СПб., 1999. – С. 27. 



I. СТАТЬИ 124

человечества, экстериоризирует различные проявления инстинкта 
смерти, имеющего целью уничтожение жизни»1.  

Писатель использует приемы языковой и стилевой деформа-
ции. Так, по определению Л. Рубинштейна, язык произведений Со-
рокина «как бы сходит с ума» и начинает вести себя неадекватно2. В 
его «шизоаналитических изысканиях» утрачивается чувство меры: 
исследователям приходится констатировать навязчивую повторяе-
мость приемов, «унылую добросовестность», лишенную юмора3. 
Рассуждая о «казусе Сорокина», Д. Лекух замечает, что читатель ис-
пытывает по отношению к тексту писателя, переполненному натура-
листическими описаниями, едва ли не физиологическое отвращение, 
и «диагноз» напрашивается парадоксальный: Сорокин «ненавидит 
того, кого он сам из себя сделал. Тривиальным мазохизмом этого не 
объяснишь. Вместо того, чтобы дистанцироваться от текста, как тре-
буют каноны постмодернизма, Сорокин в него погружается. Погру-
жение в “соцреалистический текст” не могло привести к созданию 
чего-либо большего, чем то, во что Сорокин погружался»4. 

Поскольку в творчестве писателя «шизофренический дискурс» 
приобрел крайние формы, именно его фигура и его типичный герой, 
а также стилевая манера стали объектами пародирования, причем 
самими же постмодернистами. В частности, В. Пелевин в книге 
«Жизнь насекомых» обыгрывает «погруженность в текст», отсутст-
вие иронической саморефлексии в комплексе с нарочитой натурали-
стичностью и однообразным «безумием» героев. В одном из расска-
зов книги именно на Владимира Сорокина недвусмысленно 
указывает «навозный жук, вечно несущий продукт собственного пи-
тания на себе и попадающий в результате инициации в него же (так 
как для него это и среда обитания)»; таким образом, знаковая для 
Сорокина «тема навоза» «карнавализована и благодаря диалогиче-
ской технике Пелевина остраняется»5.  

                                           
1 Скоропанова И.С. Русская постмодернистская литература. – М., 1999. – С. 277. 
2 См.: Рубинштейн Л. [Предисл. к пьесе В. Сорокина «Пельмени»] // Ис-

кусство кино. – М., 1990. – № 6. 
3 См.: Кенжеев Б. Антисоветчик Владимир Сорокин // Знамя. – М., 1995. – № 4.  
4 Лекух Д. Владимир Сорокин как побочный сын социалистического реа-

лизма // Стрелец. – М., 1993. – № 1(71). 
5 Беляева Н. Интертекстуальность и постмодернизм. –  С. 95–96. 



«Поздний» литературный постмодернизм 125

Пародией на шизофренический дискурс является и «Маке-
донская критика французской мысли» В. Пелевина. Ее герой, без-
условно, безумец, который последовательно выполняет заявленную 
Ж. Делёзом и Ф. Гваттари функцию противостояния «больной ци-
вилизации» капиталистического мира и говорит с ней на ожидае-
мом языке абсурда; в результате этого абсурдным предстает и сам 
дискурс. Кика Нафиков разрабатывает «оккультно-инженерный 
проект», явившийся «шизофренической реакцией»1 на книгу 
Ж. Бодрийяра «Символический обмен и смерть». Оккультный про-
ект, написанный неподобающим бизнес-языком «нового русского», 
нефтяного магната, предусматривает обмен энергией между Запа-
дом и Россией, конвертацию переведенного в нефтедоллары «сим-
волического капитала» – страданий и иллюзий нескольких поколе-
ний советских людей. Баланс достигается приумножением 
страданий западного человека, которого «пытают» чтением фран-
цузских философов, и «впрыскиванием» этого символического ка-
питала в Россию. Сорвавшийся шизофренический проект пароди-
рует не только постмодернистские абстракции, но и ставит вопрос 
о культурной специфике, параллельно осмеивая многочисленные 
спекуляции вокруг проблемы культурного диалога России и Запада. 

Как представляется, можно проследить определенную логику 
в тех изменениях, которые претерпевает «шизофренический дис-
курс», а также выделить три типа моделей его переосмысления в 
текстах «позднего» русского постмодернизма.  

В рамках первой модели акцентировано «безумное» состоя-
ние «совка» – бывшего советского человека, личностные «дефор-
мации» которого проступают особенно явно на фоне изменившего-
ся социального контекста. Таков герой Ю. Балабанова («Штучки») 
Сергей Сергеевич Тихонький, привыкший воспринимать себя в оп-
ределенных рамках скромного «не-выездного» служащего. Он схо-
дит с ума от свободы, возникшей после падения этих рамок и от-
крывшейся перспективы «Парижа». Обожаемый, но недоступный 
ранее город теперь преследует его как бесконечный кошмар (на-
пример, «стоило ему немного приоткрыть кран, как… из пара воз-
ник Джин… – Я знаю твое желание, Сергей Сергеевич … И стоит 

                                           
1 Пелевин В. Диалектика Переходного Периода из Ниоткуда в Никуда. – М., 

2003. – С. 290. 



I. СТАТЬИ 126

тебе захотеть, как ты на самом деле окажешься в Париже»1). Фик-
сируя внимание на деформациях личности, автор при этом пароди-
рует «шизофренический дискурс». Те же акценты находим в «Бес-
конечном тупике» Д. Галковского: повествователь сравнивает 
советского человека, воспитанного в жестких идеологических рам-
ках и внезапно оказавшегося в новом культурном контексте, либо с 
потерявшим привычную ракушку раком-отшельником, либо с вы-
ращенным в вазе китайским уродцем, которого неизбежно ждет 
смерть, если он будет перенесен в другую вазу. Здесь концепт «бе-
зумия» заменяется концептом «хаоса», творящегося в сознании 
бывшего «совка» (в том числе и самого повествователя). В этом же 
ключе прочитывается ряд фрагментов романа В. Пелевина «Чапаев 
и Пустота» – особенно сцены в сумасшедшем доме № 17; в раздво-
енном сознания Петра Пустоты врач видит не просто шизофрению, 
но типичное для переходного времени проявление хаоса.  

Итак, в рамках первой модели смена культурного и полити-
ческого контекста вызывает у сложившейся личности «внутрен-
ний» взрыв, по силе подобный ядерному. 

В рамках второй модели внимание писателей переключается 
с безумия личности на безумие мира, трактуемое не абстрактно и 
обобщенно, а конкретно: речь идет о беспрецедентном кризисе в 
России 80–90-х годов, о полной смене старого мира (он, как сказано 
в романе «Generation П», растворился в нирване) и появлении ново-
го – уродливого, эклектичного. Этот мир вызывает у героя романа 
«Чапаев и Пустота» желание выстрелить в него из пистолета-
авторучки (что вполне логично, если «мир – текст») или уничто-
жить его при помощи «глиняного пулемета» мифического «Чапае-
ва». На таком «шизофреническом» фоне болезнь героя – это лишь 
частный случай и одна из личностных рецепций происходящего.  

В рамках третьей модели внимание фиксируется на «новых» 
деформациях личности в новом безумии мира, соотносимого с хао-
сом. Шизофреническими представляются и попытки героев при-
способиться к этому миру, «разгадать» его «новые» законы. Они 
объяты тревогой и страхом, у них появляются навязчивые идеи, но 
в результате их поиски дают ложные результаты. Так, в романе 
«Generation П» один из героев (Татарский) начинает поклоняться 

                                           
1 Балабанов Ю. Штучки // Знамя. – М., 1991. – № 2. – С. 123–124. 



«Поздний» литературный постмодернизм 127

кровожадному языческому божеству, которое ассоциируется с золо-
том; в романе «Числа» фетишем становятся число и различные ма-
гические, гадательные системы. В цикле рассказов В. Тучкова 
(«Смерть приходит по Интернету: Описание одиннадцати безнака-
занных преступлений, которые были тайно совершены в домах но-
вых русских банкиров») главным шизофреническим импульсом 
становится поклонение деньгам. В каждом случае новые деформа-
ции личности, обусловленные кризисным временем, интерпрети-
руются в пародийно-сатирической тональности.  

Русские писатели, преодолевая власть теории постмодерниз-
ма, учитывая опыт разочарования в тотальной иронии и деконст-
рукции, все более четко осознают национальное своеобразие этого 
явления. С конца 1990-х годов мы становимся свидетелями дейст-
вия нового механизма – не только «расшатывания» постмодерниз-
ма, но и преодоления его крайностей путем утверждения принци-
пов, противоположных постмодернистским установкам. 

Видимо, каждая национальная литература предлагает на позд-
нем этапе развития постмодернизма свои пути выхода из кризиса. 
Изучение комплекса художественных принципов, характерных 
именно для русской «постпостмодернистской» литературы, являет-
ся актуальной научной задачей, решение которой лишь начинается. 

 
2. Теоретические модели исследования 

«позднего» литературного постмодернизма 
 
Сами аналитики постмодернизма ощутили некоторую «ущерб-

ность» стиля (по определению Фредрика Джеймисона), проявившую-
ся в 90-е годы, а также повторяемость приемов, неэффективность ра-
нее авторитетных философских установок. Зафиксированные в теории 
особенности философской и художественной рефлексии современно-
сти оказались явно недостаточными, поскольку неожиданно сложной 
и непредсказуемой предстала сама реальность.  

Необходимость перемен в теории, а также качественно иной ху-
дожественной интерпретации современной реальности, осознают мно-
гие американские, западноевропейские и российские культурологи, эс-
тетики, литературоведы. Среди них – Ханс Бертенс, Дейв Фоккема, 
Джозеф Хиллис Миллер, Хэролд Блум, Вячеслав Курицын, Надежда 
Маньковская, Марк Липовецкий и др. Деконструктивист Йельской 



I. СТАТЬИ 128

школы Х. Блум (один из наиболее последовательных критиков постмо-
дерна с позиций классического художественно-эстетического канона) 
призывает вернуть художественный центр: от метаискусства вновь об-
ратиться к самому искусству, от контекста – к тексту, возвратить автору 
права, узурпированные у него художественной критикой. Пафос его 
исследований состоит в доказательстве состоятельности принципов 
универсальности, иерархичности, каноничности западной культуры1.  

Были предприняты попытки обозначить хронологическую 
границу наступившего кризиса. Примером может служить сопос-
тавление двух периодизаций, которые предложили Хал Фостер и 
Дейв Фоккема.  

Первый период, по мнению Х. Фостера, продолжался с середины 
60-х до начала 90-х годов и проходил под знаком энергичной деконст-
рукции философских и художественных проектов модернизма. Второй 
период формировался в начале 90-х, когда выявились тенденции, проти-
воположные деконструкции, и возникла потребность в пересмотре ра-
нее авторитетных теорий2. По убеждению Д. Фоккема, первый этап за-
вершился несколько ранее – в 1980 г.; второй этап, названный «поздним 
постмодернизмом», развивался с 1980 до 1995 г. Результатом этой фазы 
стало то, что «внетекстовая (референциальная) реальность была при-
знана заново»3. Фактически речь шла о коренном пересмотре казавших-
ся незыблемыми в 60–70-е годы фундаментальных постмодернистских 
принципов (замена реальности симулякром, ее непознаваемость в силу 
множественности интерпретаций, снятие вопроса об истине и др.).  

Изменение отношения к реальности – ее «признание» – су-
щественно модифицирует систему мировоззренческих и художест-
венных принципов постмодернизма. 

Во-первых, отрицается всеобъемлющая деконструкция, в особен-
ности гуманистических ценностей (Ф. Джеймисон, Ж. Бодрийяр и др.)4. 
Во-вторых, признается непродуктивной стратегия нивелирования куль-

                                           
1 См.: Bloom H. The Western non. – N.Y., 1995. 
2 Foster H. Postmodernism in parallax // October. – Cambridge (Mass.), 1993. – 

№ 63. – P. 10–11.  
3 International postmodernism: Theory and practice / Ed. Bertens H., Fok-

kema D. – Amsterdam; Philadelphia, 1997. – P. 30. 
4 См.: Jameson F. Postmodernism, or the cultural logic of late capitalism // 

Postmodernism: A reader / Ed., introd. Docherty T. – N.Y., 1993. – P. 62–92; Baudril-
lard J. Simulations / Transl. Foss P., Patton P., Beitchman P. – N.Y., 1983. – P. 1–70. 



«Поздний» литературный постмодернизм 129

турных и социальных ориентиров. В связи с этим, в-третьих, утвер-
ждается возможность постижения реальности и в том числе с помощью 
традиционных художественных средств. По словам Серафимы Ролл, в 
работах критиков деконструктивизма появился «определенный элемент 
ностальгии по ушедшей традиции реалистического письма, с ее слож-
ной системой социальной иерархии, или по ранее созданным категори-
ям культуры, воспроизводящим законы естественного мира»1. В-
четвертых, в связи с вышеназванным происходит отказ от симулякра и 
«реанимация значения» (Дж. Уард), признание возможности стабиль-
ной языковой семантики, «реконструкции исходного смысла текста»2. 
Таким образом, отвергается ранее авторитетное представление о теку-
чести смыслов, множественности интерпретаций. «Реанимация» исход-
ного смысла – одна из принципиальных позиций, на которой настаива-
ют представители новой версии постмодернизма, получившей 
наименование «After-postmodernism». И, наконец, в-пятых, происходит 
«воскрешение субъекта»: речь идет о необходимости возврата пред-
ставлений о целостности личности, о восстановлении в литературе ан-
тропоцентричного измерения, а в процессе коммуникации – о возмож-
ности адекватного «прочтения», понимания Другого. Названные 
принципы существенно «сдвигают» постмодернистскую парадигму. 

Теоретические исследования предпринимались параллельно с 
изучением кризисного состояния постмодернизма в национальных 
литературах, обнаруживая показательные совпадения, что позволяет 
говорить о наличии общих направлений в поисках выхода из кризи-
са. Так, во многих литературах наблюдается сближение постмодер-
низма и реалистических принципов письма. Как подчеркивает 
М. Липовецкий, американский и русский постмодернизм, развивав-
шиеся начиная с 60-х годов «в совершенно противоположных на-
правлениях (первый – от монолита к дифференциации, второй – от 
распада к парадоксальным версиям целостности), в конце 80-х – на-
чале 90-х обнаруживают точки пересечения, причем показательно, 
что симметричными оказываются процессы саморазрушения по-

                                           
1 Ролл С. От деконструктивного письма к новым субъективностям // По-

стмодернисты о посткультуре: Интервью с современными писателями и критика-
ми. – М., 1998. – С. 21. 

2 Можейко М. After-postmodernism // Постмодернизм: Энциклопедия. – 
Минск, 2001. – С. 8. 



I. СТАТЬИ 130

стмодернистской поэтики и эстетики»1. К общими особенностями 
столь непохожих литератур относится и возрождение в них интереса 
к художественному исследованию «обычной человеческой судьбы»2, 
что позволяет говорить о «воскрешении субъекта» в литературе. 

Анализ «позднего» постмодернизма в русской литературе 
приобретает особое значение, поскольку данная версия стиля в 
процессе формирования восприняла отнюдь не все его «родовые» 
черты (сравнительно с западными литературами). В связи с этим 
сложилось представление, что русский постмодернизм погрузился 
в кризисное состояние, не успев до конца сформироваться. В связи 
с этим представляется важным обобщить суждения исследователей 
о том, какие принципы постмодернизма в русской литературе вос-
принимаются как устаревшие, отработанные. 

Первое, что следует отметить, это скептическое отношение к 
принципу деконструкции: он признается устаревшим в связи с измене-
нием социокультурной ситуации (М. Берг)3, изначальной ограниченно-
сти его возможностей (И. Смирнов, Д. Хмельниций)4, наконец, в связи с 
повторяемостью клишированных приемов. Как устаревшие восприни-
маются тотальная ирония и деиерархизация ценностных вертикалей 
(Вяч. Курицын)5. Некоторые исследователи (М. Ямпольский, М. Липо-
вецкий и др.) обращают внимание на снижение уровня гуманизма в по-
стмодернистской литературе, противоречащее традициям русской куль-
туры. Подобная непопулярная и быстро устаревающая особенность (о 
чем свидетельствуют тексты 1990-х – 2000-х годов) явилась следствием 
релятивизма постмодернистского мировосприятия.  

И, наконец, в контексте русской культуры, избавляющейся от 
последствий тоталитаризма, вызывает отталкивание наступательность 
(«тоталитарность») постмодернизма, его претензии на роль всеобъем-
лющего проекта (П. Басинский, А. Немзер, Н. Иванова и др.). Кроме 
того, в рамках культуры, избывающей последствия реализации одной 
из масштабнейших социальных утопий, постмодернизм с его «утопи-

                                           
1 Липовецкий М. Русский постмодернизм. – Екатеринбург, 1997. – С. 310. 
2 Там же. – С. 311. 
3 Берг М. Литературократия. – М., 2001. С. – 296. 
4 См.: Смирнов И. Психодиахрологика и психоистория русской литературы 

от романтизма до наших дней. – М., 1994; Хмельницкий Д. Концептуализм глаза-
ми реалиста // Знамя. – М., 1999. – № 6. 

5 Курицын В. Русский постмодернизм. – М., 2001. – С. 258, 259.  



«Поздний» литературный постмодернизм 131

ческим модусом» (по определению М. Эпштейна), с его новым «ми-
фом» о себе самом (по словам И. Ильина) воспринимается явно неод-
нозначно. В этом отношении показательны суждения М. Эпштейна: 
«В сущности, постмодернизм с его неприятием всяких утопий сам 
был последней великой утопией, именно потому, что он ставил себя 
после всего, завершал все собой… Постмодернизм сходен с соцреа-
лизмом в том, что объявлял себя последним вместилищем всего, что 
когда-то намечалось и развертывалось в истории. Правда, соцреализм 
объявлял себя абсолютно новым и потому все-таки вынужден был 
признать свою принадлежность к истории. Постмодернизм преодолел 
эту последнюю слабость, заявляя о своей радикальной вторичности, а 
значит, и подлинной, непревосходимой финальности»1.  

Как видим, в работах, исследующих русский «вариант» сти-
ля, есть целый ряд суждений, сближающихся с западными учеными 
(критика деконструкции, релятивности, неустойчивости смыслов), 
но есть и специфика: прежде всего это – акцент на гуманистиче-
ском пафосе в изображении человека и жестоких реалий нацио-
нальной действительности, а также принципиальное отрицание 
утопического модуса данного стиля. 

Не менее показательны результаты сопоставления путей вы-
хода из кризиса, предлагаемых исследователями различных нацио-
нальных литератур. Западноевропейские и американская литерату-
ры, учитывая новые качества «позднего постмодернизма» 
(внимание к реальности, «реанимация субъекта»), делают основной 
акцент либо на формировании специфических дискурсов (Д. Фок-
кема), либо на описании «новых субъективностей» (С. Ролл).  

Так, Фоккема говорит о пяти типах письма, в которых сущест-
венно изменены исходные принципы постмодернизма. К ним отно-
сятся: феминистская литература, историографическая метапроза, 
постколониальное и автобиографическое письмо, а также проза, 
«фиксирующаяся на культурной идентичности»2. С этой классифи-
кацией вполне соотносятся представления ученых о том, что главной 
стратегией позднего постмодернизма является поиск «новых субъек-

                                           
1 Эпштейн М.Н. Прото, или Конец постмодернизма // Знамя. – М., 1996. – 

№ 13. – С. 198. 
2 International postmodernism: Theory and practice / Ed. Bertens H., Fok-

kema D. – Amsterdam; Philadelphia, 1997. – P. 33. 



I. СТАТЬИ 132

тивностей». Со своей стороны С. Ролл отмечает актуализацию вни-
мания к относительно целостной личности, обладающей маргиналь-
ными, ранее «угнетаемыми» качествами. В связи с этим возникает 
интерес не только к гендерному аспекту (к феминистской литерату-
ре), но и к дискурсу телесности. «Такой подход к определению инди-
видуальности является радикально новым в русской культуре, в ко-
торой “духовные” качества превалировали над вопросами секса и 
телесности»1. Кроме того, важнейшими принципами формирования 
«новых субъективностей» признаются этнический и расовый, хотя 
современная русская проза, «еще не рассмотрела этот диапазон во-
просов», особенно характерных для североамериканской культуры2.  

По мнению М. Липовецкого, при наложении западной теоре-
тической модели на русские тексты конца 1980-х – 2000-х годов 
удается выявить некоторые «аналогии» (в развитии историографи-
ческой метапрозы, «нового автобиографизма», «постреалистиче-
ской» тенденции, массовой литературы), но заметно и отсутствие 
ряда дискурсов, определяющих лицо стиля западных литератур в 
период кризиса (речь, в частности, идет о мультикультуризме, о 
проблемах культурных меньшинств и т.п.)3. 

Более продуктивным представляется изучение особенностей 
русского литературного постмодернизма не в аспекте «отставания», 
а в ином – как выявление специфических путей выхода из кризиса.  

В первую очередь исследователи (Н. Иванова, М. Липовецкий, 
Г. Нефагина и др.) отмечают сближение с принципами реалистиче-
ского письма. Вторая особенность связана с актуализацией различ-
ных форм личностного начала: изображение героя, нашедшего ори-
ентиры самоидентификации; усиление лирического контекста 
произведений. Писатель и теоретик постмодернизма М. Берг говорит 
о тенденции «вернуть письму некую лирическую составляющую»4. 

Выход из кризиса постмодернизма видится и в усилении сенти-
менталистских традиций, преодолевающих иронию. Показательны в 

                                           
1 Ролл С. От деконструктивного письма к новым субъективностям. – С. 36. 
2 Там же. – С. 39. 
3 Липовецкий М. Русский постмодернизм и постмодерность // Русское сло-

во в мировой культуре: Х конгресс Международной ассоциации преподавателей 
русского языка и литературы. – СПб., 2003. – С. 270. 

4 Кризис авангарда в России: Интервью с М. Бергом // Постмодеристы о 
посткультуре. – М., 1998. – С. 54. 



«Поздний» литературный постмодернизм 133

этом плане рассуждения М. Эпштейна о новаторском характере поэмы 
Вен. Ерофеева «Москва – Петушки»1. Знаменательно, что черты сенти-
ментализма критик находит в позднем творчестве Т. Кибирова, преодо-
левающего установки концептуализма. Нарастание «неосентиментали-
стских» тенденций Г. Нефагина рассматривает как общую, т.е. 
характерную не только для кризисной фазы постмодернизма, черту рус-
ской литературы 90-х годов; актуализация сентиментальности позволя-
ет писателям уйти от так называемой «чернухи», натуралистических 
крайностей, «шоковой терапии»2. 

Поиски целостности, противопоставляемой постмодернистской 
раздробленности, проявляются в построении новой шкалы ценно-
стей3. Источник такой модификации И. Смирнов видит в том, что «по-
стмодернизм отнюдь не исчерпывается одним только отрицанием 
авангардистской психологии, в нем есть и позитивность, как во всякой 
большой диахронической системе»4. Это суждение подтверждается 
литературной практикой. Так, А. Генис, сопоставляя прозу В. Сороки-
на и В. Пелевина, говорит об установившемся в русском постмодер-
низме 90-х годов балансе «разрушительных и созидательных» начал, 
деконструкции и центрации. Подчеркиваются «дидактические цели» 
прозы В. Пелевина: если «Сорокин показывает распад осмысленной, 
целеустремленной, телеологической вселенной “совка”... Акт падения 
происходит в языке», то Пелевин «не ломает, а строит. Пользуясь теми 
же обломками советского мифа… он возводит из них фабульные кон-
цептуальные конструкции… у Пелевина есть “message”, есть символ 
веры, который он раскрывает в своих сочинениях и к которому хочет 
привести читателей… Считают, что он пишет сатиру, скорее – это 
проповедь или басня»5. О существовании определенной шкалы цен-
ностей в прозе В. Пелевина говорит Л. Филиппов, причем в ряде по-

                                           
1 Эпштейн М.H. После карнавала, или Bечный Веничка // Ерофеев В. Ос-

тавьте мою душу в покое. – М., 1997. – С. 25. 
2 Нефагина Г.Л. Русская проза конца ХХ в. – М., 2003. 
3 Более подробно см.: Мережинская А.Ю. Художественная парадигма пере-

ходной культурной эпохи: Русская проза 80–90-х годов ХХ в. – Киев, 2001. – 433 c. 
4 Смирнов И. Психодиахрологика и психоистория русской литературы от 

романтизма до наших дней. – С. 327. 
5 Генис А. Беседа десятая: Поле чудес. Виктор Пелевин // Звезда. – СПб., 

1997. – № 12. – С. 231. 



I. СТАТЬИ 134

зиций эта шкала совпадает с традиционной, хотя художественные спо-
собы ее утверждения чисто постмодернистские1. 

Фактически речь идет о поисках объединяющих, центрирую-
щих начал. Так, М. Эпштейн, размышляя о модификациях концептуа-
лизма в эпоху «конца постмодернизма», отмечает, например, в поэзии 
Т. Кибирова существенное возрастание авторитетности вечных цен-
ностей: «Казалось бы, концептуализм совершенно исключает возмож-
ность всерьез, в первичном смысле, употреблять такие слова, как 
“душа”, “слеза”, “ангел”, “красота”, “добро”, “правда”, “царство Бо-
жие”. Здесь же, на самом взлете концептуализма и как бы на выходе из 
него, вдруг заново пишутся эти слова, да некоторые еще и с большой 
буквы (“Красота”, “Добро”, “Правда”, “Царствие Грядущее”), что да-
же в ХIХ в. выглядело напыщенным и старомодным». В том-то и дело, 
подчеркивает критик, что «эти слова и понятия, за время своего не-
употребления, очистились от той спеси и чопорности, которая прида-
валась им многовековой традицией официального употребления. Они 
прошли через периоды революционного умерщвления и карнавально-
го осмеяния и теперь возвращаются в какой-то трансцендентной про-
зрачности, легкости, как не от мира сего»2.  

Некоторые исследователи говорят об усилении мифологизации 
в «поздних» текстах. Данная стратегия оценивается неоднозначно. М. 
Липовецкий, например, полагает, что серьезная (не разрушенная по-
стмодернистской игрой) мифологизация в текстах 90-х годов (В. Со-
рокин, В. Пелевин) свидетельствует о возвращении к не завершенно-
му до сих пор модернистскому проекту, т.е. о притяжении «к 
модернизму – а значит, к ценностям интеллектуальной свободы, инди-
видуализму, экзистенциальному трагизму, напряженному спору-
диалогу с памятью культуры, игрой с культурными архетипами всерь-
ез и на равных, беспощадному самоанализу художника»3. Точку зре-
ния о неокончательном преодолении модернизма русским постмодер-
низмом разделяют Н. Конди, В. Падунов, Б. Дубин, И. Смирнов и др. 

Совершенно иначе к решению этой проблемы подходит 
Вяч. Курицын, который видит специфику русского постмодернизма 
                                           

1 Филиппов Л. Полеты с затворником: Вариации на заданную тему // Звез-
да. – СПб., 1999. – № 5. – С. 205–213. 

2 Эпштейн М.Н. Прото, или Конец постмодернизма. С. 203. 
3 Липовецкий М. Голубое сало поколения, или Два мифа об одном кризи-

се // Знамя. – М., 1999. – № 11. – С. 215. 



«Поздний» литературный постмодернизм 135

в усиленном диалоге с классикой (в том числе и с модернистской), 
а также в отражении особенностей национальной культуры с ее на-
копленным опытом мифологизации. Рассуждая о прозе 90-х – о 
произведениях В. Шарова, А. Иванченко и др. – в сопоставлении с 
написанным ранее «Пушкинским домом» А. Битова, критик фикси-
рует «крайне любопытное явление, вряд ли возможное на Западе»: 
произведения писателей соединяют в себе постмодернистское 
письмо с попытками построить вполне универсальную мифологию; 
этот специфически «русский симбиоз… достаточно хорошо отра-
жает то, что у нас происходит»1. Думается, что отмеченная 
Вяч. Курицыным особенность характеризует и «Бесконечный ту-
пик» Д. Галковского, и «Кысь» Т. Толстой, и роман В. Пелевина 
«Чапаев и Пустота». Мифологизация становится в текстах «поздне-
го» русского постмодернизма одним из способов создания целост-
ной картины мира.  

Возникает вопрос о совместимости данной модели с той, ко-
торая создавалась на материале западных литератур. На наш взгляд, 
определяющим здесь является вектор самоопределения, что совпа-
дает с пониманием «позднего постмодернизма» как времени «кри-
зиса идентификации» и создания «программ преодоления послед-
него»2. При этом в каждой национальной культуре активизируется 
все наиболее актуальное, обусловленное историческим и культур-
ным контекстом. Таким образом, несмотря на очевидные нацио-
нальные различия, вектор поиска совпадает – это отказ от деконст-
рукции, реализация различных способов проявления личностного 
начала и, наконец, описание заново признанной реальности с ис-
пользованием опыта реализма. 

 
 
                                           

1 Пересекая границы традиционного и вербального / Интервью с В. Кури-
цыным // Постмодернисты о посткультуре. – М., 1998. – С. 64. 

2 Можейко М. After-Postmodernism // Постмодернизм: Энциклопедия. – 
Минск, 2001. – С. 8. 


